EXTRANGEIRO Congresso AIPCF Oficina 04/08/2016 Lisette Weissmann

Faz muito anos que venho me perguntando sobre o estatuto do sujeito estrangeiro,
aquele desconhecido que circula sem referentes territoriais, que causa assombro,
estranheza, rechago nos outros e aquele que por momentos deve permanecer excluido

para permitir que 0s que pertencem saibam quem so “eles” e quem sdo “os outros”.

Farei agora um percurso cronoldgico de diversos autores que sondaram e trataram de
definir o conceito de estrangeiro. Nomeie esse percurso para desenhar um caminho de
aproximacao ao termo. Do Umheimlich ao estranho; do “ajeno” ao outro, estrangeiro,

intercultural, diferente.

Freud em 1919 escreve o texto Unheimlich ou O sinistro descrevendo um afeto que
espanta e angustia por ser desconhecido e estranho; ao mesmo tempo em que resulta
familiar. Unem se o familiar com o desconhecido, o heimlich termina coincidindo com

sua antitese o Unheimlich.

Remete aparicdo do afeto sinistro a aquilo reprimido que retorna. Descreve o sinistro
como um afeto que aparece frente ao novo, que se une ao familiar e conhecido que foi

reprimido e que retorna transformando-se em estranho.

Zymund Bauman em 1997 trabalha sobre o conceito de estranho. Diz que “a chegada de
um estranho produz o impacto de um terremoto” (BAUMAN,Z. 1997, p.19). O estranho
questiona aquilo que parecia inquestionavel para os membros da sociedade porque
quebra a seguridade do conhecido. O estranho ndo tem status nem espaco dentro do
grupo, pelo que tem que cometer um ato que rompa com o status quo. O estranho

quebra o estabelecido a partir de seu lugar de excluido.

Bauman também nomeia o estranho como a “sujeira”, que desafia a organizagdo e a
ordem social. Mas, em todos 0s tempos os estranhos foram combatidos como portadores

de doencas frente aos que as sociedades precisavam desenvolver cuidados de higiene.

Para Bauman cada sociedade produz seus estranhos a sua propria maneira. Esses seriam
os estranhos responsaveis por gerar mal-estar social, ja que acordam sentimentos de

intolerancia e dor em aqueles considerados ‘puros’ dentro da sociedade.



A segunda guerra mundial foi o exemplo méaximo da busca moderna pela erradicacéo do
estranho, para expeli-lo como uma aberracdo a ser emendada, mas, finalmente essa

erradicacdo fracassou.

O estranho pds-moderno torna-se insuportavel ja que modifica o conceito de fronteira
que delimita um espaco nosso, e um espaco adverso e desconhecido; e acorda nos
sujeitos a imperiosa necessidade de se desprender daquilo que lhes é alheio. Esse
estranho pds-moderno, chegou para ficar e 0s sujeitos vao ter que ver como lidam com
ele o tempo todo, vivendo assim com a alteridade cotidiana e permanente. O
desconhecido tera que ser reconsiderado e incluido dentro. A diferenca comeca a ter um
espaco para ser reconhecida e cuidada entre os sujeitos pos-modernos, mas, a pesar

disso, os estranhos tém que ser respetivamente mantidos aparte.

Agora se faz necessario citar a Isidoro Berenstein que tem nos tragado um caminho para
pensar o outro, como outro do vinculo com seu carater de “ajenidad”. O sujeito nasce no
vinculo, em aquele ida e volta, de um até o outro, que implica a construgdo de um
“entre” vincular, frente a presenca que marca a diferenca e permite descobrir a
outredade. O outro nos empurra a desenvolver um trabalho de vinculo que permite o

descobrir e se descobrir com o outro.

Cito um paciente que diz “eu sou melhor pessoa quando estou ao lado dela, ainda que
seja muito dificil para mim, estar com ela”. Vemos como aqui se apresenta a marca do
“ajeno”. Como motor de modificacdo, tanto do vinculo como dos sujeitos que o

compdem.

O conceito de “ajeno” ¢ um eixo fundamental da psicanalise das configuracdes
vinculares ja que descreve o descobrimento do outro no sujeito, como aquele com

alteridade méxima que habilita mudangas e apertura para o novo dentro do vinculo.

Berenstein (2001) diz que o outro nos leva a reformular o principio de realidade e
afirma que “achar ou outro ‘ajeno’, e aceita-lo como tal, implica obter uma nova
significacdo, ndo tida previamente (BERENSTEIN, I. 2001, 91). “Outro ¢ uma boa
denominacdo para aquele sujeito que, vivido como radicalmente ‘ajeno’ e exterior,
modifica-me fortemente com sua presenca ali onde ndo consigo continuar sendo eu

mesmo nesse vinculo com esse outro. ” (Ibid., p.93)



Gostaria de compartilhar com vocés que ao tentar traduzir o termo ‘ajeno’ ao portugués,
0 mesmo nao tem uma traducao literal. Poderia se traduzir por ‘alheio’, mas o mesmo
termo tem outro significado que o coloca na margem oposta do conceito de ‘ajeno’. Um
autista pode permanecer “alheio” ao mundo que o rodeia, ou seja pode se colocar fora
da realidade que o circunda e dessa forma se subtrair a mesma. Por outro lado, o
conceito de ‘ajeno’ ¢ aquilo diametralmente oposto ao conceito de permanecer fora da
outredade que o ‘ajeno’ impde. Achei interessante esse jogo de palavras e significados,

que se contradizem e opdem.

Janine Puget (2013) relaciona o conceito de diferenca ao de interculturalidade e situa
ambos termos no lugar a partir do qual o sujeito fica desarticulado, porque a mudanca
cria a incomodidade que o descoloca. Descreve 0s sujeitos contemporaneos como
“migrantes em movimento, com o desejo de serem donos dos diferentes espagos que
ndo o permitem, porque vdo se modificando. O migrante enriquece-se
fundamentalmente por pertencer a diferentes culturas sem dar a essa pertenca uma
qualidade de permanéncia definitiva” (PUGET, J. 2013, p.8) A autora descreve um
migrante que sempre ocupa uma posi¢do marginal, situando-se a margem da cultura
dominante ja que ndo lhe pertence de fato e de direito. Frente a interculturalidade a
autora pergunta-se sobre a possibilidade de estabelecer pontes, construir um ‘entre’ que
permita o transito de uma cultura a outra, sendo esta a situacdo que o define. Uma
constante desse processo é a inseguridade que tem que ser tolerada, para dar espaco a

criacdo do novo e habilitar assim um espaco para as diferencas.

Gostaria de terminar com as palavras de Mario Vargas Llosa no livro Travessuras da
menina mé: “Nao ¢ culpa da Frangca se seguimos sendo um par de estrangeiros,
querido. E culpa nossa. Uma vocagao, um destino. Como nossa profissdo de interpretes,
outra maneira de ser sempre um estrangeiro, de estar sem estar, de ser, mas ndo ser.”
(Vargas Llosa M, Travesuras de la nifia mala 2006 Santillana Ediciones Generales, P
175)



