CONGRESO FLAPAG 2015 URUGUAY
EXTRANJERO
Lisette Weissmann

Hace muchos afios que vengo preguntandome sobre el estatuto del sujeto estranjero,
aquel desconocido que circula sin referentes territoriales, que causa asombro, extrafieza,
rechazo en los otros, aquel que por momentos debe permanecer excluido para permitirle
a aquellos que pertenecen saber quienes son "ellos" y quienes son los "otros". Haré
ahora un percurso cronologico de diversos autores que sondaron y trataron de definir el
concepto de extranjero. Lo nombré de forma a disefiar un camino de aproximacion al
término. De lo Unheimlich a lo estrafio; de lo ajeno al otro; extranjero, intercultural,

diferente.

Freud en 1919 escribe el texto Unheimlich, o Lo siniestro describiendo un afecto que
espanta e angustia por ser desconocido y extrafio; al mismo tiempo en que resulta
familiar. Se une lo familiar con lo desconocido, lo heimlich termina coincidiendo con su

antitesis lo Unheimlich.

Remite la aparicion del afecto siniestro a aquello reprimido que retorna. Describe lo
siniestro como el afecto que aparece frente a algo nuevo que se une a algo familiar y

conocido que fue reprimido y que retorna transformandose en extrafio.

Zygmund Bauman en 1997 trabaja sobre el concepto de extrafio. Dice que "la llegada de
un extrafio produce el impacto de un terremoto” (BAUMAN, Z. 1997, p.19) El extrafio
cuestiona aquello que parecia incuestionable para los miembros de la sociedad porque
rompe con la seguridad de lo conocido. El extraiio no tiene status ni espacio dentro del
grupo, por lo que tiene que cometer un acto que quiebre el status quo. El extrafio rompe

lo establecido a partir de su lugar de excluido.

Bauman también nombra al extrafio como la 'suciedad’, que desafia la organizacién y el
orden social. A pesar de que en todos los tiempos los extrafios fueron combatidos como
portadores de enfermedades frente a los que las sociedades precisaban desarrollar

cuidados higienicos.



Para Bauman cada sociedad produce sus extrafios a su propia manera. Esos serian los
extrafios responsables por generar malestar social, ya que despiertan sentimientos de

intolerancia y dolor en aquellos considerados 'puros’ dentro de la sociedad.

La segunda guerra mundial fue el ejemplo maximo de la busqueda moderna por
erradicar el extrafio e expelirlo como una aberracion a ser enmendada, pero; que

finalmente esa erradicacion fracaso.

El extrafio pos-moderno se torna insoportable ya que modifica el concepto de frontera
que delimita un espacio nuestro, de un espacio adverso y desconocido; y despierta en
los sujetos la imperiosa necesidad de desprenderse de aquello que le es ajeno. Este
extrafio pos-moderno, llego para quedarse y los sujetos van a tener que ver como lidan
con el todo el tiempo; viviendo asi con la alteridad cotidiana y permanente. El
desconocido tendra que ser reconsiderado e incluido adentro. La diferencia comienza a
tener un espacio y es reconocida y cuidada entre los sujetos pos-modernos, pero a pesar
de ser reconocido y aceptados, los extrafios tienen que ser respectivamente mantenidos

aparte.

Ahora se hace necesario citar a Isidoro Berenstein que nos ha trazado un caminho para
pensar al otro, como otro del vinculo con su caracter de ajenidad. El sujeto nace en
vinculo, en aquel ida y vuelta de uno hacia el otro que implica la construccién de un
"entre" vincular, frente a la presencia que marca la diferencia y permite descubrir la
otredad. El otro nos empuja a desenvolver un trabajo de vinculo que permite descubrir

al otro y descubrirse con el otro.

Cito un paciente que dice "yo soy mejor persona cuando estoy al lado de ella, aunque
me cueste estar con ella". Vemos como aqui se presenta la marca de lo ajeno, como

motor de modificacion tanto del vinculo como de los sujetos que lo componen.

El concepto de "ajeno™ es un eje fundamental del psicoanalisis de las configuraciones
vinculares ya que describe el descubrimiento del otro en el sujeto, como aquel con

alteridad méaxima y habilita a cambios y abertura para lo nuevo dentro del vinculo.

Berenstein (2001) dice que el otro nos lleva a reformular el principio de realidad y
afirma que "encontrar al otro ajeno y aceptarlo como tal, implica obtener una nueva
significacion, no tenida previamente”. (BERENSTEIN, I. 2001, 91). "Otro es una buena

denominacién para aquel sujeto que, vivido como radicalmente ajeno y exterior, me



modifica fuertemente con su presencia alli donde no consigo continuar siendo yo mismo

en ese vinculo con ese otro.” (Ibid., p. 93).

Querria compartir con ustedes que al tratar de traducir el término ajeno al portugues,
encontre que el mismo no tiene una traduccion literal. Podria traducirse por "alheio",
pero el mismo término tiene otro significado que lo coloca en la margen opuesta del
concepto de ajeno. Un autista puede permanecer "alheio™ al mundo que lo rodea, o sea
puede ubicarse fuera de la realidad que lo circunda y de esa forma sustraerse de la
misma. Por otro lado el concepto de ajeno es lo diamentralmente opuesto al concepto de
permanecer fuera de la otredad que el ajeno impone. Encontre interesante este juego de

palabras y significados, que se contradicen y oponen.

Janine Puget (2013) relaciona el concepto de diferencia al de interculturalidad y situa
ambos términos en un lugar a partir del cual el sujeto queda desarticulado, porque el
cambio crea una incomodidad que lo descoloca. Describe a los sujetos contemporaneos
como: "migrantes en movimiento, con el deseo de ser duefios de los diferentes espacios
que no se lo permiten, porque se van modificando. El imigrante se enriquece
fundamentalmente por pertenecer a diferentes culturas sin dar a esa pertenencia una
cualidad de permanencia definitiva".(PUGET, J. 2013, p. 8). Describe un imigrante que
siempre ocupa una posicion marginal, situandose al margen de la cultura dominante ya
que no le pertenece de hecho y de derecho. Frente a la interculturalidad la autora se
pregunta sobre la posibilidad de establecer puentes, construir un ‘entre' que permita el
transito de una cultura a otra, siendo ésta la situacion que la define. Una constante de
ese proceso es la inseguridad que tiene que ser tolerada, para dar espacio a la creacion

de algo nuevo y habilitar asi un espacio para las diferencias.

Quiero terminar con las palabras de MARIO VARGAS LLOSA

"No es culpa de Francia si seguimos siendo un par de extranjeros, querido. Es culpa
nuestra. Una vocacion, un destino. Como nuestra profesion de intérpretes, otra manera
de ser siempre un extranjero, de estar sin estar, de ser pero no ser". (Vargas Llosa M,

Travesuras de la nifia mala 2006 Santillana Ediciones Generales, P 175)



