Jornadas AUPCV noviembre 22, 2014
Pre congreso de FLAPAG 2015

Interculturalidad y vinculos familiares

Lisette Weissmann

En el siglo XXl nos encontramos con un mundo globalizado en el que los
limites geograficos parecen ensancharse apoyados en la tecnologia que
genera la fantasia de vivir en un mundo global estructurado como un todo. De
esa forma los sujetos se ven homogeneizados en un contexto en el cual las
marcas, las modas y los productos atraviesan fronteras que anteriormente
delimitaban paises para amalgamarse en lo que aparece como una sola
cultura. El mercado de consumo parece establecer un orden en el cual las
culturas y los pueblos se homologan en un contexto unico.

Otra de las caracteristicas que se suman a la homogenizacion del mundo
actual es el vértigo civilizatorio que Marcelo Viflar menciona y Nicolau
Sevcenko define como la corrida del siglo XXI en el loop de la montafia rusa.
Esta velocidad se imprime en el devenir cotidiano con la misma rapidez con la
gue los medios de transporte trasladan personas de un punto del planeta a
otro en horas, generando asi una sensacion de mundo estructurado como un
espacio unico, pasible de ser recorrido, a un ritmo extremadamente acelerado.

El mundo parece estar estructurado como aldea global unida por los medios
de comunicacién y por los medios de locomocion que permiten transferir
sujetos facilmente de un continente a otro. Pero esto no anula las diferencias
culturales como forma de concebir el mundo y hacer una lectura del mismo por
parte de los seres humanos que habitan el globo terrestre. Pensamos en
culturas que remiten a historias singulares y geografias peculiares imposibles
de ser pulverizadas y homogenizadas, visualizando la riqueza singular y Unica
de cada cultura.

En éste universo contemporaneo surgen sujetos que nacen en un pais y por
situaciones laborales, familiares y/o politicas se trasladan por el mundo
viviendo siempre de forma temporaria en diversos lugares; desde los que
vuelven a migrar y establecerse en otras tierras. Basados en esa forma de
habitar el planeta podriamos denominarlos ndémades contemporaneos,
ciudadanos del mundo, sujetos interculturales, ejecutivos con la maleta al
hombro. En el mundo corporativo en las empresas multinacionales el sujeto
gue lleva ese estilo de vida es el expatriado, funcionario que es transferido de



pais para trabajar en diferentes filiales en otros continentes como trabajadores
especializados con un contrato de trabajo privilegiado dados los grandes
beneficios que reciben. A partir de las familias de expatriados desarrollo mis
cuestionamientos.

Pierre, ejecutivo expatriado belga en Brasil menciona que su maleta de viaje
siempre gueda pronta con todas sus pertenencias, atras de la puerta de su
apartamento y decia "como sé que voy a volver a viajar pronto, nunca desarmo
mi valija, esta siempre pronta atras de la puerta. Tengo doble juego de todos
mis objetos personales, un juego queda en casay otro esta siempre en la valija
pronto para viajar". Estas palabras denotarian una vida doble, en la que una
parte tiene algun asidero en un lugar especifico que él llama "casa" y otra esta
siempre "en el aire volando". O tal vez esto solo indica una forma de habitar y
armar su propia forma de vivir en el mundo?

La pregunta que surge es como se constituyen subjetiva y vincularmente éstos
sujetos dada la intensa movilidad espacial y territorial en la viven. Partimos del
presupuesto que para la estructuracion psiquica se precisan parametros
estables y seguros que sustenten al sujeto y sus vinculos. Por lo que el
contexto constituye un telon de fondo que permite a través de la pertenencia,
la conformacion subjetiva, estructurando también intersubjetividad. Frente a
estas intensas mudanzas como es que éste sujeto vincular se constituye?

Estos ndmades contemporaneos tienen varias ciudadanias, hablan varias
lenguas, portan varios pasaportes, se estructuran con un crisol de
representaciones a partir de los diversos contextos que los marcaron. Nos
preguntamos que significacion se estructura para este sujeto en sus vinculos
a partir de sus multiples raices, anclajes y lugares de pertenencia y dentro de
un espacio y tiempo global?

Definiremos el concepto de globalizacién, de cultura y de frontera, desde la
Optica de otras ciencias; que nos ayudaran a entender a éste sujeto
contemporaneo en medio de éste contexto peculiar y singular.

El socidlogo portugués Boaventura de Sousa Santos define globalizacion
como una zona de conflicto entre lo local y lo global, describiendo asi un
proceso en movimiento que se conforma y modifica constantemente. Dicho
conflicto lleva a la busqueda de un consenso dentro del cual se habilite una
forma de concebir el mundo, llamado "las globalizaciones" en plural,
abandonando el concepto de mundo como un todo homogéneo. Frente al
conflicto y la lucha de intereses, generalmente las culturas hegemonicas son
las que predominan en desmedro de las nacionales, dejando de lado las
culturas locales y minoritarias, creando un mundo dividido entre los incluidos
y los excluidos. Boaventura de Sousa Santos atestigua que el proceso de

2



globalizacion ha agudizado jerarquias y desigualdades, estableciendo
espacios bien claros para los que llama ganadores y perdedores.

Por lo tanto los cambios en la actualidad; o tienden a borrar las culturas locales
dejandolas en riesgo; o establecen un proceso de creacion que incluye la
diversidad.

El antropdlogo argentino, que vive en Méjico, Nestor Garcia Canclini explicita
varios sentidos del término cultura. En su uso cotidiano homologandose a
educacion. Diferenciando naturaleza de sociedad, siendo la cultura la que
aporta significados a esos procesos de diferencia. Define "la cultura como
aquella que abarca el conjunto de procesos sociales de produccion, circulacion
y consumo de significacion de la vida social" (CANCLINI, 2004, p.34) Adhiere
al concepto de cultura en movimiento y constante cambio, alegando que en
todos los relacionamientos con los otros aprendemos a ser interculturales.
Esta definicion instala a la cultura dentro de la vida social. Nombra la cultura
como "lo cultural®, armando una articulacion entre las diferencias,
desigualdades y los procesos de inclusion y exclusion.

Otro concepto importante es el de frontera que se ha ido modificando. En un
principio era un término utilizado por la geografia y describia limites que
separaban paises; pero a partir de la internacionalizacion del mundo y los
intercambios planetarios el concepto de frontera empieza a ramificarse e
integra, acepta e incluye lo igual y lo diferente, permitiendo asi el transito de
los sujetos y de los significados de cada cultura. Sousa Santos nos dice que
la zona de frontera se presenta como una metafora que colabora en los
cambios sociales y politicos, cito textual "la zona fronteriza, tal como es
descubierta , es una metafora que ayuda al pensamiento a transmutarse en
relaciones sociales y politicas. No nos olvidemos que la metéafora es el fuerte
de la cultura de frontera y el fuerte de nuestra lengua". (2008, p.155)

Carlos Fortuna y Augusto Santos Silva (2005, p.461) plantean como a partir
de los cambios en el espacio publico y privado se genera la incesante
busqueda de nuevas seguridades, armando asi zonas intermedias entre la
cultura local y la globalizada. De esa forma, a partir de la perdida de ciertas
pertenencias se generan otras pertenencias modificadas. Se trata de una
forma de vivir en la frontera, los sujetos se ven enfrentados con otro espacio
gue los interpela para lo cual tienen que reconstruir los significados anteriores,
dandole sentido a esa nueva forma de vivir.

Fruto de los nuevos disefios culturales surgen los sujetos Illamados
"profesionales globales", que son aquellos que tienen sus referencias
desterritorializadas, o sea que perdieron las referencias locales para
insertarse en un nuevo formato en "culturas hibridas"; compuestas por varios

3



aportes culturales, locales, nacionales, globalizados, urbanos y rurales. Este
proceso también es llamado de "mestizaje”, ya que las nuevas culturas estan
siendo construidas en la frontera, lugar éste que delimita un espacio de
comunicacion y encuentro, donde se toleran las diferencias, las ideas en
conflicto y las contradicciones, en interaccion con las ideas en comun. Estos
autores portugueses describen una lucha de poder entre las culturas
hegemonicas y cosmopolitas y las culturas contra-hegemonicas que
caracterizan a lo local. Solo a través de éstos conflictos es que van a surgir
otros conceptos culturales que entren en dialogo y tomen en cuenta a todos
los elementos que los componen. Se mencionan los medios tecnologicos
como un recurso de intermediacion entre culturas habilitando un dialogo para
la creacion de una nueva cultura que abarque a todas.

Garcia Canclini, en el libro Cultura Hibridas, nombra el proceso de mestizaje
como "hibridizacion” y sefala que el mismo espacio que ayuda a comprender
el conflicto genera a su vez interculturalidad, incluyendo de ésta forma tanto
los movimientos de juncidon como los de contradiccion, que aparecen como
decisivos en este conflicto. Entiende hibridizacion como (2012, p.14) "procesos
socioculturales en los que las estructuras o practicas discretas, que existian
en forma separada, se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y
practicas". De ésta forma, plantea un proceso de mezcla de culturas con la
consecuente productividad, ya que éste proceso genera innovacion. La
hibridizacion le interesa tanto a la cultura hegemoénica como a la popular. La
misma termina relativizando la nocién de identidad nacional. A partir de aqui
vemos como cae por tierra la idea de identidades "puras" o "autenticas".
Estableciendo un camino que parte del concepto de identidad y se transforma
en el de heterogeneidad o "hibridizacion intercultural”. Nos dice (2012, p.18)
"en un mundo tan fluidamente interconectado, las sedimentaciones identitarias
organizadas en conjuntos histéricos, mas o menos estables, (étnicas,
naciones, clases) se reestructuran armando conjuntos interétnicos,
transclasistas y transnacionales”. Proponiendo asi un estudio de procesos
culturales que ayuden a conocer las nuevas formas de heterogeneidad que
forman las hibridizaciones y que implican la interpretacion de relaciones de
sentido que pasan a reconstruir las diferentes combinaciones.

No debemos pensar ésta fusibn de culturas sin las correspondientes
contradicciones y rupturas que traen como consecuencia, ya que las mezclas
interculturales son productivas e innovadoras cuando generan conflicto,
incluyendo lo inconciliable y lo incompatible.

Planteamos asi un espacio de posibilidad, de innovacion y de creacion en las
relaciones interculturales. La interculturalidad aparece como un espacio de
encuentro y creacion de varias opciones para el sujeto contemporaneo .

4



Para el psicoandlisis la cultura, el contexto geografico, la tierra de nacimiento
junto con los sujetos que viven en ella inscriben identidad, inscripcion
transubjetiva, representacion cultural que nos inscribe, tierra que a través de
sus raices y su lengua, también nos inserta en un cédigo humano que nos
habilita a ser sujetos de tal lugar. Estariamos hablando de un movimiento de
ida y vuelta que se retroalimenta, de los sujetos hacia la cultura y desde la
cultura hacia los sujetos, parece no existir uno sin el otro.

También forman parte de la cultura lo que queda en los sujetos que son las
representaciones primarias, el idioma en el que fuimos acunados, el tono de
las canciones con las que fuimos calmados, los sabores que nos dejaron
satisfechos; esas primeras experiencias que dejaron representaciones
pictograficas en el espacio intrapsiquico, tal como fueron descriptos por Piera
Aulagnier.

Los vinculos operan como un filtro para habilitar a los sujetos a insertarse en
la cultura y formar parte de ella, aguellos vinculos de mayor significacion estan
insertos y establecidos en la familia.

Por otro lado el espacio transubjetivo establece un entorno social conjunto, de
contencidn, normas y valores dentro de los cuales los sujetos se inscriben para
participar de esa determinada cultura. Janine Puget (1989, p.36) nos dice que
"la representacion originaria de éste espacio es la de una continuidad oceéanica
entre el yo y el otro incluido en una dimension de infinito. El vinculo entre el
mundo externo y el yo se establece sobre la base de un acuerdo inconsciente
vivido como las raices que se insertan en una zona geografica, social
determinada”.

Cada sujeto estructura subjetividad a partir del otro y también a través de los
otros, que en su pluralidad participan del macro espacio, de una determinada
cultura y espacio transubjetivo comudn a otros.

Para Silvia Gomel y Susana Matus "la cultura establece en cada generacion
los requisitos imprescindibles para la continuidad de la organizacion social.
Esto requiere de la transmision generacional de las legalidades basicas de la
cultura y de los imaginarios necesarios para la pertenencia social y cultural,
asi como del procesamiento de la transmision de lo no representado.” (2011,
p25) Las autoras plantean dos tipos de transmision, la transmision
transgeneracional y la intrageneracional. En la transmision transgeneracional
"las relaciones paterno-filiales permiten la apropiaciéon de significaciones
instituidas, mientras que en la transmision intrageneracional los pares abren el



espacio para la produccion instituyente, aquello inédito surgido a partir del
intercambio y del compartir'(lbid, p 26).

De acuerdo a lo mencionado, podriamos concluir gue no solamente en las
vicisitudes edipicas familiares es que se transmite la cultura, sino también en
los espacios extra familiares, aquellos del entorno social y cultural a partir de
los que se imprimen las representaciones transubjetivas.

EN LA BUSQUEDA DE LOS TRAZOS MIGRATORIOS EM SIGMUND
FREUD

Buscando material tedrico y bibliografico sobre el tema, descubro en el
museo de Freud en Viena una carta que el creador del psicoanalisis escribi6
para un colega suizo en la que menciona "el dolor por la pérdida de la lengua
materna”. Registro en la memoria la fecha y a quien va dedicada la epistola
para continuar mi busqueda en Brasil, creyendo que eso seria una tarea facil
de resolver. Al no encontrar ningun rastro de la misiva en las obras
completas, escribo para el museo pidiendo ayuda y alli me dicen que esa
carta no existe que solamente encontraron una carta de condolencias a Anna
Freud con la fecha de 1939 y me aconsejaron que me informe en el museo
de Freud en Londres.

Escribo para Londres y me responde el asistente del curador del museo,
Bryony Davies, que consigue entender cual es el tema de mi investigacion y
me suministra datos importantes. Hace mencién a un encuentro llamado La
infancia perdida y la lengua del exilio que tuvo lugar en el museo en 2001,
sobre el que hay un libro impreso. También menciona la exhibicion de fotos
con el titulo Tierra Prometida: el Exilio de Freud, que fue realizada en el
museo de Londres, en el afio 2010. En funcion de esos datos intento acceder
al material impreso y llamo al museo para comprar el libro. Me encuentro con
la grata sorpresa que la persona que atiende el teléfono es brasilera, por lo
gue conversamos en portugués, y al explicarle sobre mi doctorado entiende
lo que estoy buscando. Ella se llama Rita Apsan y es la bibliotecaria de fotos
y gerente de la tienda del museo. Ella me propone encargarse de buscar la
bendita carta de 1938 de Freud a Saussure.

Para mi agradable sorpresa recibo un email de Rita Apsan diciendo que el
original de la carta data del 11 de junio de 1938, al psicoanalista suizo
Raymond de Saussure esta en la biblioteca del congreso de Washington;
pero que la frase donde el habla de la perdida de la lengua materna esta
citada en el Diario de Sigmund Freud 1929 - 1939 Crénicas Breves, traducido
al portugués por ella misma.



Por un lado busco las cartas en la biblioteca del congreso en Washington.
Las cartas estan en aleman y por un acuerdo con la familia Freud, solo
podran ser presentadas al publico en 2100, ya que entre esas cartas se
encuentra el autoanalisis de Freud por carta a Fliess. Creo yo, que la familia
por una cuestién ética ha exigido ese secreto de tanto tiempo antes de
ofrecerlas al publico en general.

Esta busqueda me llevo un buen tiempo, pero al final consegui encontrar un
material muy rico que el creador del psicoanalisis logré poner en palabras
durante el tiempo en que vivio el exilio forzado por la segunda guerra mundial
en Londres. El dicho popular dice que "todos los caminos conducen a
Roma", pero en la investigacion muchas veces buscamos a ciegas algun
indicio que permita encontrar respuestas a nuestras preguntas.

SIGMUND FREUD FRENTE A LA PERDIDA DE LA LENGUA MATERNA EN
EL EXILIO

A razon de la inauguracion del museo Freud en Londres, el curador
encuentra unos manuscritos del diario que Freud escribi6é en hojas sueltas y
gue siempre estaban encima de su escritorio, por lo que deciden publicarlo y
dejar de esa forma documentada dicha ocasion de inauguracion del museo
Freud en Londres. El diario comienza con relatos de las actividades
cotidianas desarrolladas en Viena y continua en Londres. Lo llama Croénicas
Breves, titulo que hacia alusion a un relato escrito en forma periodistica de la
vida de Freud en el que cita aleatoriamente distintos eventos vividos en su
vida cotidiana. Esta cara de Freud como repérter permite que la forma de
escribir no tenga en consideracion al lector, y que consiga escribir en formato
de borrador sobre eventos cotidianos para si mismo. El diario, en los dltimos
afios de su vida, aparece impactado por dos eventos paralelos de la época:
la invasion nazista en la segunda guerra mundial, situacion por la que la
familia Freud tuvo que emigrar a Londres; y su estado de salud muy
deteriorado, ya que habia vivido muchos afios mas de lo que los médicos
preveian que iba a vivir. La proximidad con el fin de su vida, la guerra, el
exilio, su enfermedad son el pafo de fondo en el que escribe El malestar en
la Cultura.

El exilio fue un acto desesperado de la familia Freud para evitar el cerco
nazista, al mismo tiempo en que cumplian un suefio de infancia de Freud que
era vivir en Inglaterra y su deseo mas intimo de "morir en libertad" (FREUD,
1938, In: Diario de Sigmund Freud: 2000, p. 19). Sus medios hermanos ya se
habian mudado para Manchester y Freud siempre tuvo mucho contacto con
la cultura inglesa, ademas de hablar y escribir perfectamente en ingles, pero
parecia persistir un obstaculo.



Algunos dias después de la inmigracion, el 11 de junio de
1938, Freud escribe al psicoanalista suizo Raymond de
Saussure: "[...] tal vez haya pasado desapercibido el Unico
punto que el inmigrante siente de forma tan particularmente
dolorosa. Es — inevitable decir— que la perdida de la
lengua en la cual viviamos y pensdbamos, aquella que
nunca conseguiremos substituir por otra, a pesar de todos
los esfuerzos de empatia que hagamos. Es con dolorosa
comprension que observo como formas de expresion, sin
embargo familiares, me fallan en ingles y hasta como el
inconsciente intenta resistir a abrir manos de la escritura
gotica familiar . (FREUD, 1938, In: Id, p.19)

Vemos como Freud nos transmite el dolor por la pérdida de la lengua materna,
sintiendo que eso constituye un estorbo cuando quiere expresarse. El director
de investigacion del museo de Freud en Londres, Michael Molnar cuenta, al
citar la carta; que Freud sabia hablar ingles, italiano, estudio en francés en
Paris con Charcot, aprendié espafol con su amigo Silberstein con el que se
escribian cartas entre si; habia aprendido dos lenguas muertas: griego y latin;
y aun asi la lengua continuaba siendo para él un obstaculo. Mas alla de la
cultura poliglota que Freud tenia, la lengua materna parecia ser su mayor

referencia a la hora de expresarse.

Molnar nos avisa que Freud esta contdndonos sobre la lucha interna que se
debatia dentro de su inconsciente, entre la forma de escribir gotica y la forma
de escribir latina. La letra gotica fue la que persistio en la lengua alemana hasta
el siglo XX, por lo que escribir en aleméan significaba escribir en letra gotica.
Por otro lado, escribir en ingles significaba escribir en lengua latina. Aqui nos
encontramos con el debate interno dentro de Freud, entre el abandono de la

lengua materna para comunicarse en la lengua anglo sajona, y la adopcion



de la letra latina, como forma de aceptar la migracion y la lengua del pais que

lo habia recibido.

El diario estaba escrito en una mezcla de dos idiomas y de dos formas de
expresarse. Molnar (2000, p. 19) nos dice que "mismo en su registro limitado,
hay pequeios reflejos del "exilio de la lengua" del que Freud se quejar a
Saussure". En el momento de la invasion alemana a Austria, ésta es marcada
con el epitafio en latin "Finis Austriae", que Molnar entiende como "frase
sobrecargada con implicacién: entierra un pais y una cultura por entero, como
si no hubiese mas nada para decir, y al mismo tiempo, parece ofrecer el triste
consuelo de tener una perspectiva universal de los tiempos dificiles" (Id, 2000,
p.19). El inico momento en el diario en que Freud escribe en ingles es para
atestiguar sobre la noche de los cristales rotos a los judios, momento en el que
Freud trata de tomar distancia del evento que menciona, ya que el mismo lo
impacta en demasia. Pero observando el diario como un todo, solo aparecen
algunas fechas escritas en ingles, y nunca mas retoma en su diario la lengua
inglesa como medio de expresion. Molnar (2000, p.20) subraya que "mismo
en este nivel minimo de expresion, la inercia de la lengua materna prevalece.
Escritas o dichas, las palabras todavia estaban por demas sobrecargadas de
un peso oculto para que consiguiesen ser traspuestas de modo
despreocupado”. "mesmo neste nivel minimo de expressao, a inércia da
lingua materna prevalece. Escritas ou faladas, as palavras ainda eram por
demais carregadas de um peso oculto para serem despreocupadamente

transpostas”.

La mayor parte de los pacientes atendidos en sus ultimos afios en Viena, eran
extranjeros, ya que la situacion econdmica hacia dificil que pacientes
vienenses tuvieran acceso al analisis; por lo que Freud ya estaba
comunicandose y trabajando en varias lenguas diferentes del aleman,

principalmente en ingles. Molnar (2000, p. 20) nos dice que "mucho antes que



la politica llevase a Freud al exilio, la economia, ya le habia impuesto la lengua

extranjera en su trabajo".

Pero fue una paciente de esa época, muy sensible, por cierto, que era poeta y

puso en palabras el modo de comunicacion freudiano, H.D. dice

El podia estar hablando en griego. El bello tono de su voz
tenia una forma de sacar una entonacion o una frase en
ingles de su contexto (de su contexto asociado, 0 mejor, de
la lengua como un todo) de tal forma que, a pesar que
estuviera hablando en ingles, sin ningdn rastro perceptible
de tono extranjero, mismo asi el estaba hablando en una

lengua extranjera. (Apud Id, 2000, p. 20)

Ele poderia estar falando grego. O belo tom da sua voz tinha
um jeito de tirar uma locugcdo ou uma frase em inglés do seu
contexto (do seu contexto associado, ou melhor, da lingua
como um todo) de tal forma que, embora estivesse falando
inglés sem qualquer traco perceptivel de um sotaque,
mesmo assim estava falando em uma lingua estrangeira.
(Apud Id, 2000, p.20)

La poeta nos describe un Freud siempre extranjero cuando no estuviese
hablando en su lengua materna y en su tierra natal, por lo que vemos como
permanecen las marcas en él de lo que denominaba como "la lengua en la que

viviamos y pensabamos".

Conservamos entonces éste descubrimiento sobre las reflexiones del creador
del Psicoandlisis delante de la pérdida del aleman como lengua materna para
poder expresarse.

Cito aqui a Marc Chagall, que pone en palabras lo que estuve tratando de
exponer, él dice "solo es mio el pais que traigo en el alma" (1931).
BIBLIOGRAFIA

10



CHAGALL, M. Ma Vie. Paris: Editorial Ateliers, 1931.

FORTUNA, C. & SILVA, A. S. A cidade do lado da cultura: espacialidades
sociais e modalidades de intermediacdo cultural. In: SANTOS, M. O espacgo
do cidaddo. Sao Paulo: Editora da Universidade de S&o Paulo, 2007.

GARCIA CANCLINI, N. Diferentes, desiguales y desconectados. Mapas de la
Interculturalidad. Barcelona: Editorial Gedisa, 2004.

GOMEL, S. & MATUS, S. Del sufrimiento vincular a la construccion de ilusion.
In: GASPARI, R. & WAISBROT, D. Familias y Parejas. Psicoandlisis, vinculos,
subjetividad. Buenos Aires: Psicolibro ediciones, 2011.

PUGET, J. Formacion Psicoanalitica de Grupo. Un espacio psiquico o tres
espacios. ¢Son superpuestos?, Revista de Psicologia y Psicoterapia de
Grupo, TXIl, n. 1y 2, Buenos Aires, 1989.

SEVCENKO, N. Virando Séculos. Sao Paulo: Editora Companhia das Letras,
2001.

SOUSA SANTOS, B. (org). A globalizacédo e as ciéncias sociais. Sao Paulo:
Cortez Editora, 2005.

VINAR M. Mundos adolescentes y vértigo civilizatorio Montevideo: Ediciones
Trilce, 20009.

11



