
Jornal de Psicanálise, 54(101), 1-0. 2021

1 

Fazer análise em língua estrangeira?

Lisette Weissmann,1 São Paulo

Resumo: Este artigo discute a questão da língua escolhida para fazer análise. 

O trabalho parte dos entraves no trabalho psicanalítico na língua materna 

de um analisando para pensar clínica e teoricamente a escolha de uma língua 

estrangeira como potente para expressar e se aprofundar na vida emocional 

dos sujeitos. O objetivo é problematizar os casos de pessoas polilíngues, 

bilíngues e as que só falam a língua materna, pensando a língua como um 

meio de manifestação da vida psíquica em psicanálise. Por meio de casos 

clínicos discutimos o uso da língua materna e de uma língua estrangeira para 

fazer análise, os mal-entendidos vinculares em casais interculturais e entre 

os migrantes no processo de elaboração do luto pela terra abandonada e a 

insegurança quanto à nova língua a ser aprendida no país de acolhimento.

Palavras-chave: psicanálise na língua materna, psicanálise em língua 

estrangeira, casais interculturais, mal-entendidos, migração

Uma palavra converte-se em outra, uma coisa transforma-se em 
outra distinta. Desta mesma forma, diz-se, funciona a memória. 

Imagine o interior de uma imensa Torre de Babel e um texto que 
se traduz a si mesmo em uma infinidade de línguas distintas; mil 

idiomas que gritam ao mesmo tempo em seu interior, com um cla-
mor que ressoa em um labirinto de cômodos, corredores e escadas, 

centenas de andares mais acima. Repita-se. No labirinto da memória, 
tudo é o que é e, ao mesmo tempo, algo a mais. 

(Auster, 1994, pp. 193-194)

A questão da língua é uma temática que tem estado presente desde 

tempos imemoriais, estimulada por migrações, exílios e refúgios de seres 

humanos ocorrendo em todos os continentes. Quando a Torre de Babel é 

mencionada, faz-se alusão a uma fase de indiscriminação das diversas línguas, 

1	 Doutora em Psicologia Social pela USP, mestre em Psicologia Clínica pela puc-sp, especia-
lista em psicanálise de casais e famílias pela Asociación Uruguaya de las Configuraciones 
Vinculares (aupcv). Membro do Departamento de Psicanálise do Instituto Sedes Sapientiae, 
professora do cep. Consultora intercultural para expatriados.



a partir da qual elas vão se diferenciando e se estabelecendo como códigos a 

serem usados pelos diversos povos no globo terrestre. Essa situação também 

atinge os atendimentos psicanalíticos dirigidos a pacientes estrangeiros ou 

que falam várias línguas. Tanto os pacientes multilíngues solicitantes de 

atendimento quanto os analistas defrontam-se com uma grande incógnita 

na hora de escolher a língua na qual preferem expressar-se e a língua na qual 

sentem que serão mais bem entendidos. Como todo problema dentro da 

psicanálise, para cada pergunta, temos tantas respostas quantas pessoas que 

tentem desvendá-la; não temos, portanto, uma resposta única. Caso a caso, 

teremos que pensar tanto na língua de escolha do paciente, quanto na língua 

que cada analista escolheu para escutar a quem o solicita. Apresenta-se a 

grande pergunta das possibilidades e empecilhos que a língua materna traz 

consigo, assim como os prós e contras de cada sujeito ser atendido em uma 

segunda ou terceira língua que o afaste daquela primordial língua aprendi-

da. Não em vão chama-se a língua do país de origem de “língua materna”.

Gerome é um jovem adulto de origem belga, sua língua materna é o 

francês; ele é expatriado em São Paulo e solicita atendimento psicanalítico 

nessa cidade. Eu, analista uruguaia cuja língua materna é o espanhol, lhe per-

gunto em que língua gostaria de ser atendido. Nós dois falamos inglês como 

segunda língua, mas, a pedido dele, combinamos que iríamos nos comunicar 

em português, língua do país da atual moradia tanto do analisando quanto 

da analista. A língua portuguesa é a terceira língua aprendida pela dupla.

Vélikovsky diz que “uma língua aprendida na idade adulta pode 

realmente integrar-se numa rede simbólica fértil e polivalente, mesmo em 

nível inconsciente” (Amanti-Mehler, Argentieri e Canestri, 1990, p. 75). 

Pensamos, além do mais, que essa língua será o veículo que habilitará a 

compreensão e o trabalho analítico da dupla.

A escolha da língua a ser usada no consultório psicanalítico, língua 

na qual o paciente será escutado e em que vai expressar-se, assim como 

a língua na qual o analista escutará e interpretará, traz muitos entraves a 

serem levados em conta. Trata-se de uma escolha que norteia o trabalho psi-

canalítico tanto para o paciente quanto para o analista. Questionamo-nos: 

é uma escolha que só cabe ao paciente? Deve ser parte do trabalho analítico 

decidir e discutir essa escolha entre os dois? Será que o analista deve impor 

ao paciente determinada língua, considerando sua maior compreensão em 

tal língua? Muitas variáveis a ponderar se abrem nessa situação psicanalítica.



Primeiro teríamos que estabelecer a diferença entre um sujeito po-

lilíngue e um poliglota. Édouard Pichon na edição francesa da obra de 

Vélikovsky sublinha a diferença “entre polilíngue (uma pessoa que apren-

deu mais de uma língua desde a primeira infância) e poliglota (aquele que 

aprendeu outras línguas estrangeiras em uma idade em que já há um sistema 

de pensamento linguoespeculativo plenamente formado)” (Pichon, citado 

em Vélikovsky, 1938, p. 75). Essa diferença é fundamental para pensar a 

conformação do psiquismo. Na situação do polilinguismo, as línguas são 

aprendidas na primeira infância, porém, poderíamos denominá-las línguas 

do id, já que a criança não interporá exigências superegoicas na hora de se 

expressar e se permitirá uma forma de expressão criativa e sem resistência, 

procurando somente fazer que esta cumpra uma função de expressão e in-

tercâmbio com as pessoas e o meio ambiente. Já na posição do poliglota, 

aparece a instância superegoica, que vai exigir uma correta aprendizagem 

da língua, apontando para punições se ocorrerem erros na expressão da 

segunda ou terceira língua para se comunicar.

Vélikovsky chega à conclusão de que o pensamento dos novos imigrantes 

efetivamente se desenvolve [na língua do país de acolhida], inclusive em nível 

inconsciente, e que as formas ideativas do pensamento inconsciente não são 

condicionadas pela memória hereditária. ... uma língua aprendida na idade 

adulta pode realmente integrar-se na rede simbólica fértil e polivalente, mesmo 

em nível inconsciente. (Amanti-Mehler, Argentieri e Canestri, 1990, pp. 74- 75)

Os autores diferem muito nas posições sobre o tema. Os psicana-

listas que passaram pela experiência de migração e atendimento em uma 

língua diferente da materna apontam o fato de que é impossível subtrair-se à 

experiência vivida na expressão e compreensão das diversas línguas.

Édouard Pichon critica a obra de Vélikovsky dizendo que nenhum 

autor, partindo de Freud, assinalou que o pensamento inconsciente se desen-

volve em uma língua específica, porém, essa afirmação entra em confronto 

com suas ideias.

Amanti-Mehler, Argentieri e Canestri relatam que:

uma das mais radicais controvérsias da teoria psicanalítica, entre aqueles que 

dizem que o inconsciente se estrutura como linguagem e aqueles que dizem 

que a linguagem é condescendente com as operações do inconsciente. Ou 



Lisette Weissmann

4  

ainda, entre aqueles que atribuem ao inconsciente uma natureza não-verbal 

ou pré-verbal e aqueles que concluem que as operações inconscientes se de-

senvolvem em um nível infralinguístico ou supralinguístico. (Amanti-Mehler, 

Argentieri e Canestri, 1990, p. 75)

Vemos como nos defrontamos com diversas hipóteses dentro do pen-

samento psicanalítico sobre o tema da língua e a constituição do psiquismo. 

A clínica, porém, sempre nos oferece um vasto espectro de temáticas entre 

as quais podemos escolher aquela com que pretendemos trabalhar sem nos 

atrelar a definições fechadas, e sim nos habilitando a pensar caso a caso.

Gerome nasce na região de Bruxelas, que é oficialmente bilíngue. 

Naquela parte do país a população é francófona e flamenga ao mesmo tempo. 

Em sua infância ele fala e é educado nas duas línguas, tal como as pessoas 

que habitam essa região. Na idade adulta é transferido para fora da Bélgica 

por causa de seu trabalho, já tendo morado em diversos países. O Brasil e a 

língua portuguesa parecem constituir para ele um espaço intermediário entre 

a terra e a língua natal e a terra e a língua estrangeira. Por vezes podemos 

pensar que só a língua materna habilitaria a expressar-se subjetivamente, já 

que uma segunda ou terceira língua é aprendida quando a instância supere-

goica já opera no psiquismo conjuntamente com as inibições e a repressão. 

Mas a língua por si mesma se utiliza na análise para expressar e pôr em 

palavras o indizível referente aos tempos primevos, exercício esse difícil de 

enfrentar. O movimento regressivo de checar aquelas lembranças em análise 

e formulá-las verbalmente traz junto uma certa dor, já que aproxima a re-

presentação do vivenciado das emoções vividas, e isso oferece ao analisan-

do a experiência do insight como forma de apropriar-se de sua história de 

vida. Estabelece-se na análise em uma língua estrangeira um enlace entre 

as lembranças e os afetos, que, por ser expresso em uma língua diferente 

da materna, permite uma distância das exigências e proibições superegoicas 

habilitando-o como sujeito dono de sua própria história.

Em certo momento da análise o paciente diz: “acho que não poderia 

criticar meus pais se estivesse falando em francês, talvez o fato de falar em 

português me deixe mais à vontade para fazê-lo”. Essa revelação traduziu 

em palavras aquela função de intermediário que a língua estrangeira estaria 

habilitando-o para desenvolver na análise, e talvez a distância da língua pos-

sibilitasse um afastamento egoico seguro para poder assim fazer as ligações 

entre os afetos e as representações ao desvelar sua história.



Fazer análise em língua estrangeira?

5 

A língua estrangeira no lugar de objeto intermediário pareceria per-

mitir que se formulasse verbalmente o que é proibido de ser dito e escutado 

em sua língua materna, atrelada a seu país de origem, assim como a seus 

objetos primários. Como vemos aqui a distância entre a língua materna e a 

língua estrangeira pareceria assegurá-lo da punição superegoica. Também a 

escolha de uma terceira língua seria habilitadora para fazer o percurso ana-

lítico que lhe possibilitaria posicionar-se em um lugar ativo na avaliação do 

vivido na infância, e assim sair do lugar de submissão que a infância impõe 

às crianças diante dos pais. Krapf menciona o fato de que

nos casos clínicos que tratou, o uso de uma segunda língua representa uma 

forma de defesa para garantir certo grau de afastamento emocional e de 

controle no confronto com vicissitudes pulsionais infantis. (Amanti-Mehler, 

Argentieri e Canestri, 1990, p. 81)

A língua estrangeira, ao burlar os rigores do superego, parece afastá-

-lo, permitindo a aproximação aos conteúdos inconscientes. O que é proi-

bido talvez ficasse atrelado a uma instância que só seria falada na língua 

materna. Podemos pensar que a nova língua ajude o paciente em análise a 

se aproximar do proibido, e esses conteúdos emergem auxiliados por uma 

instância menos punitiva em seu psiquismo. Gerome sente-se, manifestando-

-se em uma língua estrangeira, com a possibilidade de recriar sua própria 

história à luz de suas próprias avaliações e julgamentos. A respeito, o psica-

nalista John Clare nos diz que

as velhas dores podem ser experimentadas de maneira diferente em outra 

cultura e expressadas de forma renovada na língua daquela cultura. Talvez o 

levantamento das inibições aconteça quando é possível escapar à sensibilida-

de materna. (Clare, 2004, p. 14)

Essas novas hipóteses trazem a possibilidade de utilizar a migração 

e seus obstáculos como um périplo libertador e de apropriação da subje-

tividade pessoal de Gerome. Não mais atrelado à infância e à autoridade 

parental, e sim fazendo-se dono subjetivamente de seu lugar de autonomia e 

constituição pessoal.

Reforçando a hipótese anterior, Caterina Koltai nos diz que os mi-

grantes descrevem a língua materna como um território, e “falam de rupturas 



Lisette Weissmann

6  

e travessias, da passagem do Heimlich, a língua perdida, para o unheimlich, 

esse alhures ainda estrangeiro” (Koltai, 2018, p. 70). E acrescenta:

a escritora vietnamita Anna Moi dizia ter precisado de uma outra língua, 

que não a materna, para poder ser iconoclasta e dizer o indizível; enquanto 

o escritor italiano Carlo Iansiti insistia no fato de que escrever em francês foi 

a maneira que encontrou para inventar a própria vida. (Koltai, 2018, p. 71)

Geralmente se pensa a migração como um processo necessário de luto 

a ser atravessado, apresentando casos nos quais os sujeitos não conseguem 

elaborar esse luto pela terra e pela língua e ficam vivendo em eterna saudade 

de sua terra natal. Mas aqui, diferentemente, estamos traçando uma hipó-

tese que marca aquilo que a migração traz de habilitador e propulsor de 

atos de criação nas diferentes etapas da vida. Uma vez elaborado o luto pela 

língua e a terra natal, pode-se passar por momentos de apropriação de uma 

nova experiência de vida a ser assimilada, produzindo desse modo novidade 

e crescimento.

Amanti-Mehler, Argentieri e Canestri dizem a respeito que

com a aquisição de uma nova língua, de fato, não se verifica apenas um 

enriquecimento do património léxico e sintático, mas cria-se uma pequena 

revolução interna; por reflexo, também a primeira língua é modificada no 

vasto “sistema” de relações e conexões que passam a existir. (Amanti-Mehler, 

Argentieri e Canestri, 1990, p. 150)

O aprendizado de uma nova língua e, por sua vez, a realização de 

análise nessa nova língua trazem ao sujeito uma ampliação da riqueza psí-

quica, a criação de novas vias associativas, maior permeabilidade psíquica, 

assim como uma apropriação da própria história do sujeito.

Amanti-Mehler, Argentieri e Canestri são da opinião de que “a 

própria organização mental que se realiza no multilíngue pode às vezes 

favorecer a riqueza, a plasticidade e a potencialização da rede simbólica” 

(Amanti-Mehler, Argentieri e Canestri, 1990, p. 151). Na possibilidade de 

ampliação da riqueza interna através da nova língua também se gera uma 

ampliação das significações.



Fazer análise em língua estrangeira?

7 

Migração e construção de subjetividade intercultural no casal

Na migração, a grande perda remete aos referentes do contexto e 

da cultura que dão sustentação e apoio àqueles que fazem parte do social. 

Estamos, porém, nos referindo a um processo de luto necessário para cada 

migrante que percorre essa experiência migratória na sua subjetividade. O 

migrante, ao perder essas indicações dos padrões de sua formação, começa 

um longo périplo de busca entre a cultura, a língua e os parâmetros do lugar 

de origem e a novidade dos novos apoios sociais que a migração oferece, sem 

que isso seja garantia de que ele conseguirá estruturar-se como um sujeito 

intercultural inserido e atravessado pelas diversas culturas que o marcaram. 

Só com a possibilidade de prosseguir na elaboração interna do abandono 

da cultura de origem é que o migrante se autoriza a construir em si mesmo 

um espaço vazio que vai permitir-lhe acolher e receber as marcas da nova 

cultura do país de acolhida.

Pensamos em um processo contínuo, que possibilite construir uma 

identidade intercultural, para a qual os sujeitos deverão realizar um constan-

te movimento de pêndulo entre a cultura de origem e a cultura do país que os 

recebe. E já temos constatado como os migrantes às vezes constroem com os 

indivíduos próximos, por vezes, culturas híbridas, que incluem caraterísticas 

das duas culturas originárias, e línguas híbridas, circulando entre a língua 

de origem e a nova língua a ser apreendida. Podemos citar como exemplo a 

língua que na gíria é chamada de “portunhol”, limítrofe entre o português 

e o espanhol, que os migrantes do continente sul-americano desenvolvem. 

Mas seria importante discriminar as duas línguas, provenientes do latim, 

chamadas de línguas latinas, não deixando que se anulem as diferenças que 

têm entre si.

Podemos trazer à tona um encontro que terminou gerando um mal-

-entendido intercultural entre um brasileiro e uma uruguaia no aeroporto. 

Os dois acreditavam que podiam entender-se, porque falavam línguas latinas, 

mas, por causa dessa falta de aceitação da diferença entre as línguas, ocorreu 

o equívoco. O brasileiro tentava ser cordial e perguntava à uruguaia “se ela 

estava com fome”. A uruguaia, fazendo internamente uma tradução literal, 

desconhecendo as diferenças entre as línguas, entendia que ele perguntava 

“se ela estava conforme”, ao que ela respondia que sim. Quando o brasileiro 

mostrava os restaurantes que havia no aeroporto, ela negava o convite para 

escolher um restaurante. Por causa do mal-entendido, alguém que conhecesse 



Lisette Weissmann

8  

ambas as línguas poderia distinguir entre o pedido de um e a aceitação da 

outra pessoa. Essa necessidade de discriminar as línguas é fundamental para 

dar conta das diferenças e atingir uma compreensão adequada e bem definida 

das mensagens recebidas. Essas situações geram grandes problemas nos rela-

cionamentos de sujeitos que pertencem a culturas diferentes.

M. Piattelli-Palmarini (1977, citado em Amanti-Mehler, Argentieri e 

Canestri, 1990, p. 157) diz que a “pessoa polilíngue estaria em vantagem no 

processo de aprendizado exatamente porque as múltiplas associações podem 

facilitar as conexões que promovem o significado”. Mas, na língua híbrida, 

o portunhol, estamos encontrando resistência dos sujeitos a produzir elabo-

rações discriminatórias entre ambas as línguas.

Vejamos outra vinheta clínica, de um casal intercultural, ele, argenti-

no e ela, brasileira. Os dois estão no segundo casamento. Combinam no co-

tidiano de seu relacionamento morarem durante a semana em São Paulo, no 

apartamento dela, e nos finais de semana, no sítio dele. Começam a discutir 

sobre a interferência da filha dele, que entra no apartamento de São Paulo 

sem pedir permissão à esposa, o que a irrita. Ela enuncia “Eu sou a dona 

da casa, e ela teria que me perguntar se pode vir”. O esposo argentino fez 

uma tradução literal da frase. Em espanhol, quando se fala da dona da casa, 

está se fazendo referência a quem é o proprietário legal desta. Isso gerou um 

grande mal-estar por causa do mal-entendido. Ele sentia que ela discutia 

sobre a posse do apartamento, e ela sobre o respeito, como esposa e dona de 

casa, que deveriam ter com ela os membros da família anterior do marido. 

Ele se sente muito ofendido pelas palavras dela. Isso a fez compreender que 

havia algum mal-entendido de linguagem entre eles. Em espanhol, dona de 

casa significa que o apartamento está em nome dela, como se fosse um ad-

jetivo indicando posse ou domínio do bem. Mas, em português, ao dizer 

“dona de casa”, simplesmente se designa a mulher que comanda as tarefas 

domésticas cotidianas, traduzindo-se essa condição em espanhol como ama 

de casa. Temos aqui, apresentada uma fonte do mal-entendido, no formato 

de uma tradução literal que afasta a língua de seu valor simbólico, como se 

a versão tivesse sido feita pelo Google Tradutor.

Esses mal-entendidos trazem muito desconforto para os casais inter-

culturais, que vão ter de considerar constantemente o fato de que eles provêm 

de culturas diferentes e falam originariamente línguas distintas. Vemos aqui 

como as línguas, conforme a interpretação que se dê a elas, geram diferentes 

sentidos e significados aos sujeitos que trocam essas mensagens. Os casais 



Fazer análise em língua estrangeira?

9 

de diferentes culturas deverão fazer um trabalho subjetivo constante de 

compreensão de um ao outro, de sua língua e sua cultura e de aceitação de 

sua condição de vínculo2 intercultural.

Na construção da identidade intercultural

Descrevi no livro Interculturalidade e os vínculos familiares (2019) 

a necessidade de que os migrantes gerem internamente o que chamei de 

identidade intercultural. Esse processo de construção da interculturalidade 

implica que os sujeitos carreguem uma grande flexibilidade interna, que 

os auxilie na hora de fazer escolhas, consciente e inconscientemente, entre 

aqueles elementos culturais a conservar, aqueles a abandonar e os novos que 

escolhem do cotidiano cultural atual. Assinalamos, assim, um movimento 

constante de construção ativa, ao longo do tempo, que vai conformando a 

interculturalidade, como uma colcha de retalhos de marcas culturais atuais 

e passadas, mas escolhidas pelos sujeitos que passam por várias culturas e 

terras de moradia. Descrevemos esse processo interno de construção subjeti-

va como intrapsíquico, ao mesmo tempo que intersubjetivo e social.

Elisa vinha à análise, feita em sua língua materna para deixar clara 

sua resistência à mudança de país. Ela dizia: “Odeio São Paulo, odeio o 

Brasil”. E se estendia na quantidade de palavrões que usava para adjetivar o 

que sentia pela cidade para a qual tinha migrado. “É espantoso morar nessa 

cidade, falar português também é horrível, mas tem uma palavra que me 

encanta pelo som que ela tem, é a palavra ‘saudade’”. A palavra da língua 

portuguesa escolhida por ela justamente trazia como significado o que ela 

sentia e mostrava como sua resistência em “adotar” a nova cultura, de sua 

cidade de migração, talvez encobrisse o temor de sentir aquilo que a palavra 

descrevia tão lindamente para ela: saudade.

	 No processo de elaboração da migração impõe-se ao sujeito um 

constante trabalho dialético entre o ser estrangeiro e sentir-se em casa e a 

aceitação das diferenças, o que implica um trabalho jamais acabado que o 

habilita a inserir-se nesse lugar de eterno estrangeiro, nas experiências da 

2	 O conceito de vínculo é pensado neste artigo com base na “definição de vínculo como 
entidade concebida como uma relação entre dois ou mais outros ajenos, separados por um 
espaço irredutível, o entre dois, do qual nasce a força vinculante, o que também é condição 
necessária para a vitalidade de quaisquer vínculos” (Puget, 2020, p. 4).

	 [Utilizamos ajeno em espanhol, já que não achamos um termo em português que descreva 
por completo o significado do termo, como diferente, alteridade, diverso.]



Lisette Weissmann

10  

vida toda. A poeta argentina Silvia Baron Supervielle, radicada em Paris, 

descreve-se a si mesma dizendo: “Eu pertenço ao ausente”. Falando desse 

lugar estrangeiro no qual os sujeitos não são nem daqui nem dali e ficam em 

um local “ausente”, que mostra não um lugar, como espaço único a ocupar, 

e sim um conjunto de lugares pertencentes a várias culturas, como a colcha 

de retalhos que havíamos descrito anteriormente.

Para a construção dessa identidade intercultural, citamos a metáfora 

que Freud traz quando tenta desenhar o processo de separação da mãe que 

toda criança deve desenvolver. Ele cita a brincadeira do fort-da, ou jogo 

do carretel, como algo que permite à criança figurar um ir e voltar interno 

do objeto perdido ao novo objeto presente, da mãe da qual deve separar-se 

para um espaço de independência, gerando assim uma discriminação entre 

dentro e fora, e entre eu e não eu. O jogo do fort-da possibilita à criança 

uma elaboração da situação de perda daquilo que lhe oferecia segurança e 

tranquilidade.

Isso implica também que “aprender a andar é concomitante com a 

aquisição da fala e, portanto, de toda uma organização espacial da sepa-

ração do objeto primário e da experiência de afastar-se e da possibilidade 

de conjunção verbal com o objeto distante” (Amanti-Mehler, Argentieri e 

Canestri, 1990, p. 156). Fica descrito assim um processo conjunto de ela-

boração e separação dos objetos primários, ao mesmo tempo que se dá o 

aprendizado da fala como condição para se comunicar.

Esse processo de separação dos objetos primários e construção da fala 

assemelha-se à situação do migrante, já que na migração deve-se desenvolver 

a construção de um movimento subjetivo de ir e voltar internamente da 

cultura do país de origem à cultura do país de acolhida como processo de 

elaboração psíquica. Desenvolver essa metáfora interna através do brincar 

ativaria um processo interno de elaboração da experiência migratória vivida.

O migrante se vê diante da perda da língua, mas também da do 

contexto social e cultural que operava como uma membrana protetora, 

permitindo-lhe reconhecer o mundo circundante como assegurador e conhe-

cido. Aquelas inscrições sociais, porém, também ficam alteradas, e, quando 

o migrante as procura, sente que os padrões culturais modificaram-se por 

causa da mudança, o que o faz encarar uma incompreensão dos parâmetros 

culturais da nova cultura.

John era inglês e tinha aceitado vir trabalhar como chefe de uma 

empresa no Brasil, e se perguntava “Por que os brasileiros da empresa faltam 



Fazer análise em língua estrangeira?

11 

com respeito a mim? Marca-se uma reunião para as 10 h, os participantes 

chegam às 10h10, conversam sobre banalidades da vida, vão procurar um 

café ou uma água, e a reunião começa às 10h20”. John expressa que “sente 

isso como uma falta de respeito para com ele, que é o chefe”. Aqui vemos 

como as marcas culturais carregam significados comuns compartilhados 

com os outros sujeitos da mesma cultura. Na cultura inglesa a pontualidade 

é uma virtude esperada, já na cultura brasileira é importante criar um clima 

de cordialidade antes do começo do trabalho, para facilitar a produção que 

deve ocorrer naquele ambiente.

Cada uma das condutas traz implícitas significações inconscientes, 

que aquele sujeito não pertencente a essa cultura desconhece e das quais 

fica excluído. Somente se dando conta das mudanças culturais, com seus 

correspondentes padrões novos, é que os migrantes conseguirão inserir-se na 

cultura do país estrangeiro para o qual se mudaram. É importante assinalar 

que os significados não podem ser adjetivados como corretos ou errados, já 

que carregam sentidos sociais transmitidos de forma inconsciente por gera-

ções a todos os sujeitos que compartilham essa cultura. É necessário que o 

migrante desenvolva um processo de aceitação da perda dos padrões cultu-

rais originais como parte do processo de mudança interna que lhe permitirá 

identificar e conhecer melhor as marcas sociais da nova cultura.

Pensamos a língua estrangeira como um espaço transicional de mútua 

criação com outros, mas ela também pode ser vista como um espaço passível 

de mal-entendidos e incompreensões vinculares.

A migração impõe aos sujeitos várias perdas, que eles precisam ela-

borar para construir internamente um espaço conhecido e de recomposição 

do perdido.

Diante da perda da terra de origem, da cultura e de seus estilos e cos-

tumes sociais dentro dos quais foi criado, incluindo a forma de estabelecer 

vínculos com os outros e a língua de origem, o migrante deve recompor essa 

malha de sustentação interna que todos esses elementos delineavam para ele. 

O aprendizado da língua do país de acolhida pode ser pensado como essa 

recomposição. Didier Anzieu (1988) descreve o eu-pele como um invólucro 

sonoro e como estrutura intermediária entre a mãe e o bebê; pensamos, 

porém, que a nova língua e cultura poderiam operar como uma segunda 

pele, que restabeleça a pele perdida na migração, agora restaurada. Essa 

nova língua aprendida pode gerar para o migrante um contexto conhecido 

que lhe possibilite sentir a segurança e o amparo perdidos na migração. 



Lisette Weissmann

12  

Estamos descrevendo o processo de separação e abandono da língua do país 

de origem, processo que por vezes pode suscitar grandes resistências dos 

sujeitos diante da língua estrangeira, a ponto de alguns deles se negarem a 

seu aprendizado.

A necessidade de pertencimento ao social impõe aos migrantes uma 

certa quota de violência, como se fosse o preço que eles têm de pagar para 

ocupar um lugar no novo país. A perda da língua materna como meio de 

comunicação implica a perda do laço com a cultura de origem e a ruptura 

do marco conhecido. O choque cultural se dá quando o estrangeiro se 

enxerga a si mesmo participando de outra cultura, da qual desconhece a 

maioria dos códigos.

Para os sujeitos que desenvolvem essa resistência, a nova língua pode 

adquirir até significações com características traumáticas, na medida em que 

implica o abandono forçado da língua de origem. Diante dessas vivências 

traumáticas alguns migrantes constroem a seu redor um micromundo com 

pessoas de sua própria cultura, sem aprender a nova língua e se munindo de 

tradutores como intermediários no país de acolhimento.

Lembro-me de uma família peruana cujos membros se surpreendiam 

muito quando visitavam o Peru e percebiam que lá eram entendidos por 

todos quando falavam espanhol. Eles estavam acostumados a não serem 

entendidos por ninguém no Brasil quando falavam. Dessa forma, excluíam 

os outros, fechando-se entre si. Daí a surpresa quando visitavam o Peru e ali 

verificarem uma reação diferente em seus contatos com as pessoas. A língua 

materna talvez operasse para essa família como uma membrana protetora 

do núcleo familiar, em que todos estavam associados em um código comum 

que os protegia e também os isolava do país e da língua estrangeira. Essa 

fala entre eles operava como defesa diante das angústias geradas pelo novo, 

desconhecido e estrangeiro, do país de acolhida.

Migração como processo de se reinscrever

Os termos de uma epistemologia do campo específico da psicanálise estão 

duplamente enquadrados por uma realidade corporal e uma realidade social 

e cultural, sobre as quais se apoiam as formações e os processos da realidade 

psíquica: em ruptura e em apoio, em modelo e em desprendimento.

(Kaës, 1991, p. 50)



Fazer análise em língua estrangeira?

13 

O psicanalista francês René Kaës revisa os conceitos de étayage 

(francês), Anlehnung (alemão), apuntalamiento (espanhol) e apoio (portu-

guês) no artigo “Apoio e estruturação psíquica”, em que descreve três tipos 

de apoio, partindo do conceito freudiano: apoio no próprio corpo, na mãe e 

seus vínculos e no social e cultural.

Descreve o conceito de apoio como

uma dimensão de perda e de transcrição (“re-prise”) transformadora, através 

das quais inaugura-se a qualidade psíquica, que advém em um apoio, que 

poderia ser chamado de paradoxal, sobre um “objeto” cujo destino é ser ao 

mesmo tempo um não objeto sobre uma continuidade que se constitui como 

tal somente ao emergir na experiência do descontínuo. (Kaës, 1991, p. 46)

Freud identifica o apoio no corpo como constituidor do psiquismo 

do bebê ao nascer, na definição do conceito de pulsão. Kaës amplia esse 

apoio também para pensá-lo no social e na cultura. Descreve esse processo 

de apoio como um movimento conjunto de elaboração e ruptura, uma ex-

periência de apoio, perda e apoio reencontrado, nomeando-o a “transcrição 

transformadora” que constitui o psiquismo.

	 Pensamos o conceito de apoio no social e na cultura como aquele 

que se quebra na migração. Diante da perda do contexto e do social do país 

de origem, o sujeito é destituído internamente daquele apoio que lhe per-

mitia reconhecer tanto o ambiente, quanto as marcas internas que lhe pos-

sibilitavam situar-se dentro do contexto cultural. Na migração o migrante 

perde as referências que o norteavam e o situavam em um espaço comum, e 

deve desenvolver um processo interno que o habilite a reconstruir um espaço 

conhecido no qual se movimentar e se situar. Kaës nomeia esse périplo uma 

transcrição transformadora, espaço que constitui o psiquismo para o mi-

grante quando encara essa nova transcrição do significado do sociocultural 

que o rodeia. Dessa forma, está descrevendo ao mesmo tempo a construção 

de uma continuidade interna paradoxal entre o não objeto e a experiência 

do descontínuo.

Visualizamos esse processo como uma possibilidade de elaboração 

da perda do social e cultural conhecido para se ressituar e construir inter-

namente um espaço que o assegure e lhe permita reconhecer-se em um solo 

protegido para si. Talvez estejamos pensando em um processo que habilite o 

migrante a não se fixar nas perdas do conhecido, e sim em uma elaboração 



Lisette Weissmann

14  

do luto para rearmar internamente um novo apoio, agora na terra e na 

cultura que o acolheram na migração.

Refletimos sobre a importância de pensar a migração também como 

uma possibilidade de afastar-se da questão da perda, para permitir assim a 

abertura a uma experiência de novidade e aprendizado diante do estranho 

e desconhecido. O conceito de apoio no social e cultural de Kaës possibilita 

visualizar esse processo na migração de outro ponto de vista. Cada sujeito 

elabora o vivido de sua forma particular, mas é importante que o migrante se 

disponha a avaliar, conjuntamente, os ganhos junto das perdas, na migração.

	 Lembro-me de uma colega chilena que me perguntava: quando 

você se decidiu a começar a atender em português? Quando você sentiu que 

estava pronta? Vemos como essa situação remete a uma autorização interna 

que cada migrante deve fazer para si próprio na habilitação interna para 

comunicar-se na língua estrangeira, integrando-a a sua própria bagagem de 

conhecimentos. Denota um processo de trânsito de uma constituição anco-

rada em uma monocultura a uma pluricultura, na conformação da identida-

de intercultural.

Julia Kristeva, psicanalista búlgaro-francesa, na conferência que 

nomeia L’amour de l’autre langue faz um paralelo entre o estrangeiro, o 

escritor e o tradutor e nos diz a esse respeito:

Mudar de língua equivale a perder certa naturalidade, a traí-la, ou pelo menos 

a traduzi-la. O estrangeiro é essencialmente um tradutor. Ele pode ser bem-

-sucedido e fundir-se perfeitamente na língua de acolhimento, sem esquecer 

a língua de origem ou esquecê-la parcialmente. A maioria das vezes, porém, 

ele é percebido como um estrangeiro precisamente porque sua tradução, por 

mais perfeita que seja, trai uma melodia ou uma mentalidade que não se 

ajusta à identidade de acolhimento (Kristeva, 2014, p. 3).3

Falar outra língua que não seja a língua materna implica uma traição 

àquela língua primeva, já que indiretamente implica o que Kristeva, mais à 

frente, nomeia como “matricídio”. Mas, ao tentar expressar-se na língua es-

trangeira, traços inconscientes aparecem através da melodia da fala, melodia 

que carrega as marcas primárias e as sensações da primeira infância. Por 

isso, o estrangeiro vira tradutor em uma nova língua, mas carregando a 

3	 Tradução livre da autora.



Fazer análise em língua estrangeira?

15 

música de sua língua natal. A fala deixa aparecer pelo sotaque aquilo que 

é impossível apagar: a língua na qual a pessoa foi aninhada e recebida no 

mundo. Kristeva descreve-os como “os ritmos arcaicos e as bases pulsionais 

de seu idioma natal” (2014, p. 4).

As palavras citadas anteriormente, da colega chilena perguntando 

sobre quando se dar permissão para fazer atendimentos na língua do país 

de acolhida, também sublinham um momento novo de criação, que Kristeva 

descreve como “renascimento: nova identidade e nova esperança” (2014, 

p. 4). A habilitação pessoal para fazer-se dono da língua do país de aco-

lhimento pressupõe um novo espaço interno para essa língua e também o 

afastamento de sua língua materna, vista como unitária, para começar a 

reconhecer-se como multilíngue ou bilíngue, e dono de escrita em ambas as 

línguas, ou tradutor das duas para conseguir expressar suas sensações.

Pensamos que só nos vínculos é que se joga o processo de migração. 

Como mostra o exemplo anterior, no qual o outro confirma a migração no 

mesmo ato em que cada sujeito se inscreve como intercultural e pertencen-

te a várias línguas e culturas. Os vínculos aparecem como um espaço de 

novidade e criação de vida ou de fratura e falha subjetiva, para transitar 

e viver a experiência. Há sujeitos que podem elaborar a migração para 

constituí-la dentro de si como uma novidade e outros que fracassam nisso, 

ficando em um eterno luto pela terra e a língua do país de origem. Esse 

processo vincular abrange sujeitos que elaboram essa experiência conjun-

tamente com outros. Descrevemos, assim, um processo de elaboração que 

só é possível ser feito intersubjetivamente.

Concluímos apontando a força que a potência da diferença traz à 

análise em várias línguas. Não poderíamos traçar um formato fixo de tra-

balho psicanalítico, e sim afirmar que só na intersubjetividade entre analista 

e analisando vai sendo construída uma trama que dê espaço à resposta à 

pergunta: em que língua fazer análise?

		

Eu via as coisas de forma diferente. Estava com medo da nova língua e sus-

peito que por isso escrevi poemas mais curtos... As palavras estavam longe. A 

desorientação me servia.

Eu amo Buenos Aires. Sinto falta do carinho das pessoas. Mas meu trabalho 

é realizado em Paris. Eu pertenço ao ausente…



Lisette Weissmann

16  

Ser estrangeiro – e agora eu também o sou em todos os lugares – é também 

uma forma de ser livre. A não integração é uma liberdade. Não estou integra-

da em lugar nenhum.

(Baron Supervielle, 2013)

¿Psicoanálisis en lengua extranjera?

Resumen: Este artículo discute el tema del idioma elegido para el análisis. El 

trabajo parte de los obstáculos en el trabajo psicoanalítico en la lengua materna 

de un analizando, para pensar clínica y teóricamente, la elección de una lengua 

extranjera como una forma poderosa de expresar y profundizar sobre la vida 

emocional de los sujetos. El objetivo es problematizar los casos de personas 

polilingües, bilingües y aquellos que solo hablan su lengua materna, pensando en 

el idioma como un medio de manifestación de la vida psíquica en psicoanálisis. 

A través de casos clínicos se discute el uso de la lengua materna y la lengua 

extranjera para el análisis, los malentendidos entre parejas interculturales y los 

migrantes en proceso de duelo por la tierra abandonada y la inseguridad sobre 

la nueva lengua a aprender en el país de acogida.

Palabras clave: lengua materna, lengua extranjera, parejas interculturales, 

malentendidos, migración

Psychoanalysis in a foreign language?

Abstract: This article discusses the language chosen for analysis. Beginning 

from the obstacles in psychoanalysis in the mother tongue of an analysand, 

analizing clinically and theoretically, the choice of a foreign language as a 

powerful way to express and deepen the peoples’ emotional life.

The objective of this paper is to examine cases of polylingual, bilingual and 

those who only speak their mother tongue, in which language is used as a 

means of expression of psychic life in psychoanalysis. Clinical cases are used 

to discuss subjects as: the usage of the mother tongue and a foreign language 

for analysis, the misunderstandings in intercultural couples, and migrants 

in the process of mourning the abandoned country as well as coping with 

the insecurities that arise from the need of learning a new language in the 

host country.

Keywords: mother tongue, foreign language, intercultural couples, 

misunderstandings, migration



Fazer análise em língua estrangeira?

17 

L’analyse en langue étrangère?

Résumé: Cet article aborde la question du langage choisi pour l’analyse. 

Cet ouvrage part des obstacles dans le travail psychanalytique dans la 

langue maternelle d’un analysant à penser cliniquement et théoriquement, 

le choix d’une langue étrangère comme moyen puissant d’exprimer et 

d’approfondir la vie émotionnelle des sujets. L’objectif est de problématiser 

les cas des polylingues, des bilingues et de ceux qui ne parlent que leur langue 

maternelle, en pensant le langage comme moyen de manifestation de la vie 

psychique en psychanalyse. À travers des cas cliniques, nous discutons de 

l’utilisation de la langue maternelle et d’une langue étrangère pour l’analyse, 

des incompréhensions entre couples interculturels et migrants en train de faire 

le deuil de la terre abandonnée et de l’insécurité face à la nouvelle langue à 

apprendre dans le pays d’accueil.

Mots-clés: langue maternelle, langue étrangère, couples interculturels, 

incompréhensions, migration

Referências

Amanti-Mehler, J., Argentieri, S. e Canestri, J. A Babel do inconsciente. Rio de Janeiro: 
Imago, 1990.

Anzieu, D. O eu-pele. São Paulo: Casa do Psicólogo, 1988.

Auster, P. La invención de la soledad. Barcelona: Anagrama, 1994.

Baron Supervielle, S. Ser un extranjero es también una manera de ser libre. Clarín, 
31/08/2013.

Clare, J. Introduction. In: J. Szekacs-Weisz e I. Ward, Lost childhood and the language 
of exile. London: Imago/MLPC/The Freud Museum, 2004.

Kaës, R. Apuntalamiento y estructuración psíquica. Revista de Psicología y Psicoterapia 
de Grupo, XV, 23-51, 1991.

Koltai, C. Pensamentos esparsos sobre escrita e língua materna através dos 
deslocamentos. Percurso, 60, 2018.

Kristeva, J. L’amour de l’autre langue. Youtube Bibliothèque Nationale de France, 
13/10/2014. 

Puget, J. El otro indispensable y conflictivo. In: R. Cabanzo de Ponce de León, 
Psicoanálisis vincular online: pareja, familia. Otra escena. Bogotá: Ecoe, 2020.

Vélikovsky, E. Jeu de mots hébraiques. Une langue nouvellement acquise peut-elle 
devenir la langue de l’inconscient? Revue Française de Psychanalyse, 10, 1938.



Lisette Weissmann

18  

Lisette Weissmann

lisettewbr@gmail.com

Recebido em:

Aceito em:


